
 

 

1 

     

El Rincón de 

Espiritualidad 
 

DICIEMBRE 2025 

  



 

 

2 

Santificarás las fiestas 

Introducción  
 

Oración  
 

Meditación  
 

Palabras del Papa  
 

Otros  
 

Signos Educativos  
 

 

 

 



 

 

3 

INTRODUCCIÓN 

 

 

Con nuestro mes de Diciembre, iniciamos uno de los tiempos mas hermosos del 

año  litúrgico y también de la vida diaria, el Adviento 8las cuatro semanas de preparaión 

para la nacida) y el tiempo de Navidad. 

 

Este año es un poco especial este tiempo, porque se enmarca dentro del Año 

Jubilar de la Esperanza y se terminara la navidad del  mismo día en que cerremos el año 

santo. Qué gran acontecimiento!!! 

 

El Adviento y la Navidad es un hermoso periodo en el calendario donde los 

cristianos rememoramos el acontecimiento de la Encarnación del Hijo de Dios, la  

sublime muestra del gran amor que Dios muestra por cada persona y nos lo certifica 

tomando un  cuerpo de carne, haciéndose pequeño para qué podamos experimentar que  

Dios es  santo  y pequeño, de tal manera que toda persona puede serlo en el cada día. 

 

Vamos a vivir con Esperanza esta gran fiesta, vamos a Santificarla y que cale en 

nuestro corazón 

     Ma Carmen Cervera. Profesora Jubilada 

 

ORACIÓN 

 
 

Oración. Santificarás las fiestas 

Señor Dios, 

en este tiempo de Adviento, te pedimos que enciendas la esperanza en nuestros 

corazones y nos prepares para la llegada de tu Hijo. 

Ayúdanos a esperar con alegría, a vivir con bondad y a ser constructores de paz en 

nuestro salón de clases. 

Que al encender estas velas, recordemos tu gran amor y nos esforcemos por reflejarlo en 

nuestras acciones diarias. 

Ayúdanos a bajar el ritmo, a escuchar tu voz y a concentrarnos en lo que realmente 

importa. 

Que este Adviento sea un tiempo de unión entre nosotros, para celebrar juntos el amor y 

la alegría que trae la Navidad. 

Amén.  

 

 



 

 

4 

”Santificarás las fiestas” 

MEDITACIÓN MAGISTERIO DE LA IGLESIA 

 
El Magisterio de la Iglesia dice que la Navidad celebra el misterio de la Encarnación, es 

decir, el nacimiento de Jesús, el Hijo de Dios, que se hizo hombre para la salvación de 

la humanidad. Se considera un acontecimiento central que manifiesta el amor de Dios al 

hacerse cercano y humano. La fiesta no celebra solo un nacimiento histórico, sino la 

continua presencia de Dios "con nosotros" y el mensaje de esperanza, alegría y 

renovación que trae a cada persona.  

Puntos clave del Magisterio sobre la Navidad: 

Encarnación de Dios: La Navidad conmemora el momento en que el Verbo se hizo 

carne y habitó entre nosotros. Jesús, como Hijo de Dios hecho hombre, se nos revela 

plenamente. 

Salvación y amor: El nacimiento de Jesús es un acto de amor salvífico por la 

humanidad, que culmina en la Cruz. Es un regalo de Dios para salvarnos y amarnos 

desde la tierra. 

Presencia de Dios: La Navidad recuerda que Dios no está lejos, sino que está muy 

cerca, presente en la vida de cada persona. El nombre de "Emanuel" significa "Dios con 

nosotros". 

Mensaje de esperanza y alegría: La fiesta es motivo de gran alegría porque, con el 

nacimiento de Jesús, la luz de Dios brilla en la oscuridad y la humanidad ya no está 

sola. Es una invitación a la renovación espiritual y personal. 

Significado de la fecha: Aunque la fecha del 25 de diciembre es simbólica y no 

necesariamente la fecha histórica exacta del nacimiento, es la que la Iglesia ha elegido 

para celebrar este misterio. No es un obstáculo para su significado profundo 

 

                          



 

 

5 

Palabras del Papa León XIV 

Santificaras las fiestas 
León XIV: Renovar la educación desde la interioridad y la 

alegría      31 de Octubre 2025 

En el jubileo del mundo educativo, León XIV, ante maestros, profesores y 

académicos de todos los niveles, agradeció su servicio y los invitó a redescubrir el 

sentido humano, espiritual y comunitario de la enseñanza, a redescubrir el corazón de su 

vocación: enseñar con amor, alegría y humanidad. 

En ocasión del Jubileo del Mundo Educativo, el Papa León XIV se reunió esta 

mañana con miles de educadores de todo el mundo a quienes destacó cuatro pilares 

fundamentales para la educación cristiana:la interioridad, la unidad, el amor y la alegría. 

Educar desde dentro: la interioridad 

Inspirándose en san Agustín, el verdadero Maestro “está dentro de cada 

persona”.A 

La educación, no se reduce a técnicas o estructuras, sino que es un camino 

interior de encuentro entre maestros y alumnos. 

    Encuentro del Papa León XIV con los docentes en el jubileo del mundo 

educativo      

“La verdad no circula a través de sonidos o muros, sino en el encuentro 

profundo entre las personas”, 

 “Aliento a los docentes a fomentar el diálogo del corazón y a acompañar a los 

jóvenes en la búsqueda de sentido en un mundo dominado por las pantallas y la 

superficialidad”. 

“... San John Henry Newman sintetizaba con la expresión cor ad cor loquitur —“el 

corazón habla al corazón”—, y que san Agustín recomendaba diciendo: «No quieras 

derramarte fuera; entra dentro de ti mismo, porque en el hombre interior reside la 

verdad» ... Son expresiones que invitan a considerar la formación y la educación,  

como un camino en el que maestros y discípulos caminan juntos ... conscientes de no 

buscar en vano, pero, al mismo tiempo, sabiendo que deben seguir buscando incluso 



 

 

6 

después de haber encontrado. Sólo este esfuerzo humilde y compartido —que en los 

contextos escolares se configura como proyecto educativo— puede acercar a alumnos y 

docentes a la verdad.” 

Unidad y comunidad educativa 

Solo en Cristo se alcanza la verdadera comunión, y que la educación debe ser 

un espacio de encuentro y colaboración. 

Lo decisivo no es ordenarse, sino ser verdaderamente 

sacerdotes    5 de Noviembre 2 025 

La tarea esencial del seminario sigue siendo la misma de siempre: “estar con el 

Señor, dejar que Él los forme, conocerlo y amarlo, para poder parecerse a Él”. 

La libertad y la pureza de intención 

 “El sacerdocio no es una huida de lo que no se quiere enfrentar, ni un refugio 

ante dificultades; tampoco una promoción o un resguardo, sino un don total de la 

existencia”, afirmó. 

San Agustín “se es verdaderamente libre cuando no se es esclavo”, y advirtió que sólo 

quien se entrega desde la libertad puede vivir el ministerio como un servicio auténtico al 

pueblo de Dios. “Lo decisivo no es ordenarse, sino ser verdaderamente sacerdotes”, 

subrayó. 

Oración, estudio y discernimiento continuo 

La vida en el seminario es “un camino de rectificación interior”, en el que el 

discernimiento y la sinceridad ante Dios y los formadores son esenciales para crecer en 

madurez y libertad. 

El corazón del seminarista se forma en el trato personal con Jesús, a través de 

la oración y la escucha de la Palabra: “¡No puede hablar de Dios el que poco habla 

con Dios!”. 

 “Quien se forma para ser sacerdote no dedica tiempo a lo académico por mera 

erudición, sino por fidelidad a su vocación”. En este contexto, evocó las palabras de 

san Alberto Hurtado: “¡Especialízate en Jesucristo!”. 

Eucaristía y paternidad sacerdotal 

La vida espiritual e intelectual del seminarista encuentra su plenitud en el altar, 

donde se aprende a ofrecer la propia vida junto con Cristo. “La Eucaristía deja de 

verse sólo como un rito y se convierte en el verdadero centro de la existencia”. 

Desde esta unión con Cristo brota la paternidad sacerdotal: “Ser padre no es 

algo que se hace, sino algo que se es”. El sacerdote, explicó, lleva en su corazón al 



 

 

7 

pueblo entero, sufre con él y lo acompaña en sus luchas, transparentando así el amor 

del Padre. 

Evitar la mediocridad y vivir en comunión 

  “Huid de la mediocridad”. Y no dejarse atrapar por la mundanidad, el 

activismo, la dispersión digital o las ideologías. “Un sacerdote aislado es vulnerable. 

La Iglesia necesita pastores santos que se entreguen juntos, no funcionarios solitarios”. 

La importancia de la fraternidad y la comunión sacerdotal como signos de una 

vida entregada y creíble: “Sólo así podrán ser testigos auténticos de la comunión que 

predican”. 

“Nunca están solos en este camino” 

 “Tienen un lugar en el corazón del Sucesor de Pedro. El seminario es un don inmenso 

y exigente, pero nunca están solos en este camino”. 

El anuncio pascual es esperanza frente a los desafíos de 

la vida     7 de Noviembre 2025 

 “En Él tenemos la seguridad de poder encontrar siempre la estrella polar hacia 

la que dirigir nuestra vida de aparente caos, marcada por hechos que, a menudo, nos 

parecen confusos, inaceptables, incomprensibles”. 

 “El misterio pascual constituye el eje de la vida del cristiano en torno al cual 

giran todos los demás eventos”: lo afirma el Papa León XIV en la audiencia general de 

hoy, 5 de noviembre, en la plaza de San Pedro. 

 “La Pascua da esperanza a la vida cotidiana”, la tercera dedicada a “La 

Resurrección de Cristo y los desafíos del mundo actual”, en el marco del ciclo jubilar 

“Jesucristo esperanza nuestra”. 

 “Pascua de Jesús es un evento que no pertenece a un pasado lejano”, como 

“tantos otros episodios de la historia humana” y la Iglesia nos enseña a hacer “memoria 

actualizante” de la Resurrección todos los años en el domingo de Pascua. 

Todos los días es Pascua 

Las diversas experiencias que vive el ser humano: “dolor, sufrimiento, tristeza, 

entrelazadas con alegría, estupor, serenidad” “el corazón humano anhela la plenitud, 

una felicidad profunda”.  

Santa Teresa Benedicta de la Cruz -cuyo nombre secular fue Edith Stein: «El ser 

humano anhela siempre volver a recibir el don de la existencia, para poder alcanzar lo 

que el instante le da y, al mismo tiempo, le quita». “Estamos inmersos en el límite pero 

también tendemos a superarlo”. 



 

 

8 

El anuncio pascual es la noticia más hermosa, alegre y conmovedora que jamás 

ha resonado en el curso de la historia. Es el “Evangelio” por excelencia, que atestigua 

la victoria del amor sobre el pecado y de la vida sobre la muerte, y por eso es el único 

capaz de saciar la demanda de sentido que inquieta nuestra mente y nuestro corazón. 

En la Resurrección, la respuesta a nuestra sed de significado 

En Jesús el “Viviente” , “tenemos la seguridad de poder encontrar siempre la 

estrella polar hacia la que dirigir nuestra vida de aparente caos, marcada por hechos 

que, a menudo, nos parecen confusos, inaceptables, incomprensibles: el mal, en sus 

múltiples facetas; el sufrimiento, la muerte”. 

Ante nuestra frágil humanidad, el anuncio pascual se hace medicina y curación, 

alimenta la esperanza frente a los desafíos alarmantes que la vida nos pone delante 

cada día a nivel personal y planetario. 

La Pascua no elimina la cruz, la vence 

Desde la perspectiva de la Pascual, la Vía Crucis se transfigura en Via Lucis, 

añade. Por esto, es necesario “saborear y meditar sobre la alegría después del dolor, 

reatravesando con esta nueva luz todas las etapas que precedieron la Resurrección”. 

La Pascua no elimina la cruz, sino que la vence en el duelo prodigioso que ha 

cambiado la historia humana. También nuestro tiempo, marcado por tantas cruces, 

invoca el alba de la esperanza pascual. 

La esperanza pascual no defrauda 

La Resurrección de Cristo es el “Acontecimiento que fundamenta la fe”, “para 

que podamos ser sus testigos también allí donde la historia humana no ve luz en el 

horizonte” porque “la esperanza pascual no defrauda”. 

Creer verdaderamente en la Pascua a través del camino cotidiano significa 

revolucionar nuestra vida, ser transformados para transformar el mundo con la fuerza 

suave y valiente de la esperanza cristiana. 

OTROS                                   

 

 

Para vivir el Adviento y la Navidad, se 

recomienda una actitud de esperanza, 

alegría y paz, cultivando la oración, la 

reflexión y la caridad hacia los demás. 

Es un tiempo para prepararse 

espiritualmente, abrir el corazón al 

encuentro, vivir el perdón y ser 

conscientes de las necesidades del 

prójimo más allá del consumismo.  



 

 

9 

Actitudes principales 

• Esperanza: Mantener una esperanza 

renovada en Dios, en su amor y en la 

vida plena que nos ofrece. 

• Alegría: Cultivar una alegría profunda 

y gozosa, no superficial, por la venida 

del Señor y el amor de Dios. 

• Paz: Buscar la reconciliación con Dios 

y con los demás, resolviendo rencillas y 

conflictos para poder vivir una Navidad 

más serena. 

• Preparación activa: Hacer de nuestra 

vida un camino de preparación para la 

venida de Cristo, viviendo con 

vigilancia y fidelidad.  

Acciones para cultivar estas actitudes 

• Oración y reflexión: 

o Intensificar la oración diaria y la lectura 

de la Biblia, especialmente pasajes 

relacionados con Adviento. 

o Buscar momentos de silencio en medio 

del bullicio para reflexionar. 

o Practicar la penitencia y la confesión 

para preparar el alma. 

• Caridad y servicio: 

o Compartir tiempo, ayuda material y 

compañía con quienes más lo necesitan. 

o Realizar obras de misericordia y 

voluntariado. 

o Compartir con los demás, incluso 

mandando postales físicas para dar y 

recibir ilusión. 

• Actividades significativas: 

o Elaborar adornos, tarjetas o belenes en 

familia para fomentar la creatividad y la 

reflexión conjunta. 

o Encender las velas de la Corona de 

Adviento y reflexionar sobre su 

significado (esperanza, paz, alegría, 

amor). 

o Escuchar villancicos que refuercen el 

sentido de la Navidad 

AMARAS A DIOS CON 

TODO TU CORAZÓN 

PORQUE CUANTO MAS 

AMEMOS A DIOS, 

MEJOR LO HAREMOS 

CON LOS DEMÁS 
   

          

DIOS ES AMOR. 2025/ 2026 

PARA UNA REFLEXION. CÓMO LLEVO MI TAREA 

EDUCATIVA 



 

 

10 

El Cardenal José Tolentino de Mendoza 

Prefecto del Dicaterio para la Cultura y la Educación 

Uno de los elementos característicos del Dios de los cristianos es Su 

corporeidad. No creemos en un Dios abstracto, sino en un Dios real que asume nuestra 

historia a través de la encarnación de su Hijo. Incluso antes de Su encarnación, 

releyendo los textos del Antiguo Testamento, se encuentran muchos indicios  de un 

Dios que se revela en la sensibilidad. Es un Dios que ve, ve cada detalle  de nuestra vida 

y de nuestra historia. Un Dio que escucha y que nos escucha , que escucha a su pueblo. 

Un Dios que supla en la nariz del ser humano para hacernos respirar. Un Dios que nos 

habla. Un Dios sensible. 

De la biografía de Jesús podemos decir que está pedagogía sensible es 

absolutamente central. La formación de Jesús puede resumirse en esta frase; “El crecía 

en sabiduría, en estatura y gracias”. En otras palabras, una formación que incluía la 

dimensión física, es decir, crecía en estatura; la dimensión espiritual, crecía en Gracia, y 

la dimensión intelectual, crecía ene sabiduría. Y durante este periodo de formación que 

fueron 30 años de formación y madurez antes de su vida pública.  

María y José fueron formadores decisivos, introduciendo a Jesús en dimensiones 

profundas de la formación humana como la familiar, religiosa, afectiva y sensible. 

Podemos contemplar lo mismo en la vida pública de Jesús, en lo que nos cuentan los 

cuatro evangelios. 

Exponemos aquí pues los tres estilos importantes de ser Jesús. 

1.Jesús ofrece una educación para todos . Jesús habla a todos sin exclusión. 

Jesús no utiliza una asamblea estándar de apóstoles, sino que busca un grupo 

heterogéneo en el que todos tienen historias dones, caminos, carismas muy distintos. Y 

sobre toso a este grupo los presenta como formadores de futuros formadores de su 

Iglesia 

Jesús, no educa solamente a un pequeño grupo, sino a todos aquellos que 

encuentra. Jesús es educador a tiempo completo. A personas que no leven cada día que 

le vende vez en cuando, o una vez en la vida. Jesús los educa. A personas que se cruzan, 

Jesús los educa. A extranjeros que vienen de otras regiones, Jesús los educa. Los 

enfermos, los necesitados, los excluidos, los marginados, los que no tienen voz ni 

oportunidades, Jesús los educa. Como dijo el Papa Francisco, “a todos, todos, todos” 

2. Jesus educa con una finalidad, quiere transformar las vidas. No es una 

educación autorreferencial que se basa en si misma. Es una educación instrumental que 

sirve para promover verdaderamente a la persona humana. Y lo hace de una forma que 

todos puedan comprender.  



 

 

11 

Una de sus formas fueron las parábolas. ¿Qué significan? Que Jesús no habla de 

forma oscura e indescifrable, para que solo lo entiendan unos pocos, sino que se 

comunica de formas encilla para todos. La formación de Jesús no consiste solo en 

transmitir contenidos, sino también en cambiar la vida, cambiar la vida de los oyentes, 

crear comunidad, crear el bien común 

3. Jesús educa al límite. No solo con palabras. Jesús educa también 

compartiendo su experiencia. Particularmente con la experiencia del límite. Por un lado, 

Jesús recorre, valoriza la experiencia del fracaso, del sufrimiento.  Uno puede decir; “el 

sufrimiento no me ha enseñando nada. Lo que he pasado no sirve de nada”. No. Jesús, 

por el contrario dice: “!No! Partamos de eso. Partamos de ese fracaso, partamos de esa 

herida, de ese dolor, partamos de ese camino para hacer un sendero. Cuando en el 

discurso de las bienaventuranzas Jesús anuncia las futuras dificultades y persecuciones 

que  los discípulos tendrán que afrontar en su misión, al mismo tiempo, los invita a 

confiar en Dios, a abandonarse en Dios, a lanzarse incluso en la dirección de Dios, 

porque aún, la vida perseguida, la vida vulnerable, la vida frágil, nuestra fragilidad es un 

tesoro. 

Emprendamos desde ahí un camino de liberación, de maduración y de 

afirmación. Pero entendemos que la educación no se reduce a una tánica, a una teoría, 

sino que es un abrazar la humanidad real como patrimonio educativo fundamental. Por 

que todos los documentos de la Iglesia cuando hablan de educación, pienso en 

“Gravissimum Educationis”, pero, todos los textos magisteriales, proponen una 

educación integral. Es decir donde  esos tres aspectos de los que habla el papa Francisco 

y que fueron  recordados aquí, la mente, el corazón y la mano, es decir, la armonía del 

ser humano, es contemplada.  

Enseñan y aprender no deben entenderse sólo en términos racionales o de 

socialización, sino como un complejo  y fascinante proceso cultural  y educativo, 

ciertamente, pero es cultural. Porque toca todas las dimensiones de la persona humana. 

La educación se convierte así en una experiencia generativa, es decir, capaz de generar 

hombres y mujeres libres, conscientes de si mismos, con capacidad de restituir , con 

capacidad de construir el bien común. Y todo esto en una dinámica que es historia, 

porque el contexto es fundamental para la educación, pero tiende a la trascendencia. 

1. ¿Qué actitudes podemos destacar de la pedagogía sensible de Jesús que 

podamos utilizar nosotros en nuestra clase de religión, y como 

educadores? 

2. ¿Qué actitudes podemos aprender  de María y de José, que formaron a 

Jesús, como formadores de nuestros alumnos? 

3. ¿Qué dificultades encontramos para vivir el estilo de Jesús en nuestra 

actividad docente? 

▪ Jesús ofrece educación para todos, es educador a tiempo 

completo. 

▪ Jesús educa con una finalidad, quiere transformar las vidas. 



 

 

12 

▪ Jesús educa de manera que todos puedan comprender

 


